
 

Picasso copia gli africani 
Mariagrazia Messina
8 Aprile 2016

A venticinque anni dalla sua prima traduzione italiana, il saggio di Sally Price Primitive Art in civilized
Places è una conferma in più di come mutati paradigmi culturali, con i conseguenti mutati scenari della
riflessione interdisciplinare, portino un testo, che era manifesto di denuncia e di rottura nel 1989, a essere ora
fortemente storicizzato, per un verso acquisito, per un altro oggetto di distanziato ridimensionamento. A
iniziare dal titolo, dove quella definizione di arte primitiva, o di arte tribale che ricorre all’interno, è ormai
fonte di un imbarazzato disagio, scansata in una sequenza di successivi eufemismi, da arte extra-europea a
arte primaria a arte etnica, fino ai recenti casi di omissione tout court del termine, in favore di più caute
indicazioni geografiche. Così è accaduto per il Musée du Quai Branly a Parigi, dove l’indirizzo, seguito
dall’attributo “où dialoguent les cultures”, sostituisce una definizione scomoda, o accadrà per lo storico
Museo di Tervuren a Bruxelles, che, similmente ristrutturato, riaprirà i battenti fra un anno, conservando del
passato la sola intestazione, quale Musée Royale pour l’Afrique centrale.

Il libro di Price era uscito a compimento delle violente polemiche seguite alla mostra Primitivism in XXth
Century Art curata nel 1984 da William Rubin, per anni direttore del Museum of Modern Art di New York e
storico dell’arte fra i più avveduti nel ricostruire le vicende delle avanguardie fra cubismo e astrattismo.
Attraverso una serie di stringenti riscontri formali fra le opere in mostra, convincenti allo sguardo quanto il
più delle volte avulsi da una fondata contestualizzazione storica, Rubin dimostrava stretti nessi intercorrenti
fra le scelte linguistiche degli artisti dell’avanguardia del primo novecento e gli esiti formali degli oggetti
consultabili nei musei etnografici europei costituitisi in seguito alle conquiste coloniali. Price intendeva
chiudere, nei modi di una documentata quanto accessibile divulgazione, una controversia che aveva visto
allora affrontati storici dell’arte e antropologi, i primi per lo più sensibili a pseudo affinità d’ordine formale –
che comunque sancivano l’indubbia superiorità di Picasso o Giacometti per il margine di inventività autoriale
e movente riflettuto di intenti –, gli altri impegnati a smentire tali assunti in favore di un più realistico, perché
documentato sul campo, relativismo culturale. Price, accademica statunitense, rientra in questa seconda
compagine, con qualche tendenziosità indotta dall’antagonismo di quella polemica, quando fa delle
Demoiselles d’Avignon dello stesso Picasso la “copia” di “originali”africani.

 

Forte della propria esperienza di etnologa, dopo anni di ricerche condotte a studiare modi e ragioni delle
sculture e arti tessili dei Maroon delle foreste pluviali del Suriname, o ex Guyana olandese – pseudo nativi,
perché discendenti dalla tratta degli schiavi – adotta la metodologia di indagine specifica della propria
disciplina, nello smascherare gli stereotipi costituivi del diminutivo giudizio di valore conferito dal sistema
dell’arte occidentale a oggetti provenienti da altre culture. Il suo saggio è così un patchwork di interviste a
caldo a collezionisti, mercanti, critici e curatori museali, di spezzoni di articoli di giornale o di inserti
pubblicitari, di estratti da saggistica di storia dell’arte o antropologia, assunti nei due diversi bacini di
informazione delle proprie frequentazioni accademiche, Francia e Stati Uniti, relativi all’arco temporale
corrispondente al definirsi dei propri interessi di ricerca, fra anni sessanta e ottanta del secolo scorso.

 

https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/picasso-copia-gli-africani
https://d10.doppiozero.com/mariagrazia-messina


Il tutto affrontato e montato come materiale etnografico – secondo un processo di collage caro alla disciplina,
come ha ammesso James Clifford –, senza distinzioni di high and low, al fine di delineare in modi attendibili
le attitudini portanti dell’invalsa mentalità occidentale nel guardare ai cosiddetti primitivi. Un’indagine
condotta nell’attualità e che vicendevolmente è segnata dalla temperie in cui è stata data alle stampe, la fine
degli euforici anni ottanta, quando da una parte la buona coscienza era indotta e appagata da una
canzone/inno come We are the World, dall’altra le rivendicazioni di Gender erano sposate ancora con un
margine di provocazione e la consapevolezza del politically correct era nei suoi albori di reciso
pronunciamento. Come un quarto di secolo fa, il libro si legge tutto d’un fiato, intende intrattenere e istruire,
alla stregua di quei pragmatici manuali di comportamento che a forza di testimonianze concrete, di brani di
vita quotidiana, illustrano e svelano mentalità pregiudizievoli e ne mettono in atto salutari correttivi.

 



Il principale ancoraggio dello studio di Price è negli studi di sociologia dell’arte di Pierre Bourdieu, da
L’Amour de l’Art, dedicato a un sondaggio e analisi dei moventi e aspettative del pubblico che affolla i musei
a La Distinction, che, di conseguenza, riconosceva nel sempre più accresciuto consumo culturale e, nella
fattispecie, di proprietà o fruizione di opere d’arte, un fattore istitutivo di privilegio sociale. In modo
speculare, il capitolo introduttivo del saggio di Price, dedicato alla Mistica del conoscitore, fa ben capire
come il suo modello di cultore d’arte, tanto specialista che dilettante, fosse quello indiscusso fino a tutti gli
anni settanta, di chi guardava alle opere in base alla presunzione di un senso estetico innato, capace di
intendere il linguaggio formale dei manufatti e di apprezzarne gli esiti, secondo percorsi di analisi stilistiche
del tutto aliene da concrete storicizzazioni.

 

Quando Price scrive, questa modalità di porsi di fronte all’opera d’arte era già stata ampiamente discussa e
accantonata dagli esponenti della New Art History, storici dell’arte che al precedente formalismo sostituivano
criteri di approccio multidisciplinare, fra sociologia e antropologia, soprattutto attento alla ricostruzione dei
multiformi e incidenti contesti di produzione e di recezione delle opere. Alcuni protagonisti di tale approccio
revisionista, quali Francis Haskell, John Berger, Michael Baxandall, sono citati da Price, ma suo campione di
riferimento di una modalità occidentale di giudizio tout court resta Sir Kenneth Clark, prototipo di
connoisseur e insieme gran divulgatore, grazie alla fortunatissima serie televisiva Civilisation dove la
vicenda dell’arte europea era additata quale fattore precipuo della sua eccellenza culturale. Gli epigoni di
Clark, soprattutto radicati nelle cerchie di collezionisti e mercanti, sono, del resto, il campione privilegiato di
studio di Price.

 

Non poteva essere diversamente, dato che il suo libro è una disamina inventariale degli stereotipi di giudizio
sulle arti primitive, considerati nei loro modi di trasmissione passiva, di accettazione indiscussa. Lo
dimostrano i capitoli centrali, dedicati al repertorio più ovvio di tali pregiudizi, con tratti che risultano spesso
esilaranti, come nell’intervista a una custode delle sale dedicate all’arte africana del Metropolitan Museum,
dipanata fra un flaubertiano dictionnaire de bêtises e il gossip sulle esperienze di collezionismo e etnologia
della famiglia Rockfeller. La forza espressiva con cui le arti primitive portano in luce angosce e terrori di
fronte a una natura soverchiante e a destini umani imperscrutabili, l’uguale intensità con cui esplicitano
l’eros, il loro costitutivo attributo di produzione anonima quanto atemporale, entro comunità avulse dalla
scrittura e dalla storia, il loro essere oggetto di manipolazione o discriminazione sia negli allestimenti dei
musei che nelle pratiche di mercato: tutto questo ritorna ed è illustrato e smascherato con testimonianze
pressoché in diretta.

 

Ma se si prescinde dai discorsi costitutivi con cui tali stereotipi si sono definiti e radicati, da una loro
prospettiva di sedimentazione storica fra illuminismo e positivismo – citando almeno Gobineau, o Worringer
fino a Carl Einstein – l’esito è di sminuirne lo svelamento quali complessi costrutti culturali. Per Price non
occorre risalire al Freud di Totem e tabù e simili per motivare la convinzione sulla libera sessualità delle
società primitive, basta pensare alla controcultura, alternativa e bohémienne, di certa America degli anni
sessanta, e alle sue necessarie proiezioni. Il suo resta un resoconto in tempo reale, per questo datato, ma
insieme avvincente e attuale, al pari di un’inchiesta giornalistica che ricostruisca un’impresa di
espropriazione, i cui canoni restano inveterati. Per riprenderne la sconfortante attualità, basti pensare
all’allestimento della mostra inaugurale del Museo delle Culture a Milano, Africa, la Terra degli Spiriti, con
le sue auratiche apparizioni di maschere e statuette entro teche sospese nell’avvolgente oscurità delle sale
espositive.



Nel 1989, quando Price licenzia il suo saggio, il convincimento di un’universalità, di un fondamento
archetipo comune di pulsioni e reazioni psichiche, che il civilizzato gestisce o rimuove e che il primitivo
manifesta al di là di inibizioni, – l’assunto alla base del progetto curatoriale della mostra di Rubin al Moma –
poteva ancora costituire l’oggetto di uno studio tale da dimostrarne il brutale etnocentrismo, l’essere frutto di
un’unidirezionalità di sguardo e di discorso, portati su un’alterità oggettificata, priva di replica o della
possibilità stessa di interlocuzione. Gli eventi di quello stesso anno, politici o circoscritti, come l’epocale
mostra Les Magiciens de la terre – che a Parigi presentava artisti contemporanei d’Africa, Asia, America
latina –, e tutta la dirompente sequenza che ne è venuta nei decenni successivi, dislocazioni e cortocircuiti
globali, dalla geoeconomia alla rete, ha effettivamente ribaltato l’univocità di quel punto di vista.

 

La foto di copertina della nuova traduzione italiana del libro di Price, con un nativo esposto a guardia di
sculture Maori nelle sale del Metropolitan Museum, potrebbe ben essere invertita, a partire dalle
predisposizioni, attese, esperienze del pubblico che ora affolla le Biennali dell’Avana, Shangai, Istanbul. Le
inadeguate stime di mercato, attribuite agli oggetti di altre culture, come ulteriore esercizio di una
prevaricazione che ne sminuisce lo statuto, sono ormai un ricordo a fronte di valori sempre più alti
testimoniati da aste e fiere. Così come nell’esercizio della disciplina ormai non esiste più la divaricazione
netta postulata da Price fra lo storico dell’arte, cultore di un asettico e sublimato assoluto formale, e
l’antropologo che si occupa della concretezza di esperienze e credenze nella sfera del quotidiano. Gli storici
dell’arte sempre più si fanno forti di un convinto approccio antropologico e la stessa Price lo ammette, nella
postfazione annessa a questa nuova edizione.

Eppure molti spunti di questo libro restano preziosi, proprio per meglio situare gli attuali, invalsi e quasi
scontati, discorsi in termini di postcolonialismo, multiculturalità, World Art History. La riflessione sul
pedigree, o la vicenda dei passaggi di proprietà dell’opera, sostituito alla firma come legittimazione di
autenticità, aspetto sempre più emergente, perché consono al mercato e alla centralità che in esso detiene il
collezionista, effettivo arbitro, con i suoi investimenti, del valore dell’opera. L’analisi delle pratiche
allestitive, agenti di metamorfosi dello statuto degli oggetti esposti, tanto più questionabili ora, data la
contiguità sempre più ricercata di opere eterogenee per provenienza spaziotemporale. Il ruolo delle didascalie
o carte d’identità delle opere, che, entro i musei d’arte, sono del tutto restie a veicolare informazioni nel caso
di arti non occidentali, avvalorandone viepiù l’alterità, e che Price, da etnologa, vorrebbe invece esaustive,
non più sugli usi e riti cui gli oggetti afferiscono, ma sulle indubbie scelte operative che hanno presieduto alla
loro creazione.

 

È questo l’accento più insistito nella conclusione del libro e ripreso nella recente postfazione: a fronte del
relativismo a oltranza cavalcato dai fautori dell’assunto che il discorso sull’arte è una categoria eurocentrica,
non posseduta da culture prive di scrittura, e che quindi ce ne dobbiamo spogliare, se si intenda
comprenderne la produzione di manufatti, Price, a partire dai Maroon studiati sul campo, dimostra l’esistenza
di criteri selettivi rispetto materiali, tecniche, configurazioni formali, che guidano in modi consapevoli il fare
dei singoli, secondo scelte estetiche, non solo simboliche o rituali. È la critica d’arte occidentale che deve
soprattutto interrogarsi, ai fini di un’effettiva accettazione di modi altri di parlare d’arte, modi che nel caso
delle culture indagate da Price vengono non da mediatori, ma dai diretti interessati, gli artisti.

 

Infine, tali discorsi degli artisti nativi sono anche circoscrivibili storicamente, tanto da confermare la
concomitanza, nel tempo cronologico, di diverse storie dell’arte. La natura socio culturale dei costrutti
temporali, il loro variare tipologico, attestato dalla contiguità fra le culture definite primitive e le moderne,
tesi che Price riprende da antropologi quali Johannes Fabian e Patrick Manning, è ormai un convincimento



condiviso da tanti storici dell’arte, specie contemporaneisti. La disparità della produzione contemporanea,
quella in mostra nel policentrismo di fiere e biennali, induce sempre più a ragionare in termini di eterocronie,
di una visione della storia globale come costituita da plurime temporalità, asincrone e incongruenti, il cui
interferire è oggetto di incessante rinegoziazione. 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

