DOPPIOZERO

Control'ideologia del progresso

Nicolas Martino
4 Aprile 2016

E lamattina dell'8 giugno 1972 quando, in occasione dell'inaugurazione della 36° Biennale di Venezia, un
istante di eternita e immortalitairrompe nel tempo e nello spazio dellalaguna. In una delle sale veneziane
Paolo Rosa, un giovane affetto da sindrome di down, & seduto su una sedia, davanti alui ci sono il perimetro
di un quadrato bianco disegnato per terra, una palla di gommae unapietra. Si tratta della Seconda soluzione
di immortalita (I'Universo e immobile), I'opera che Gino De Dominicis ha preparato per |'occasione,
composta appunto da Paolo Rosa e altre tre opere: Cubo invisibile (1967), Palla di gomma (caduta da 2
metri) nell’ attimo immediatamente precedente il rimbal zo (1968-69), e Attesa di un casuale movimento
molecolare generale in una sola direzione, tale da generare un movimento spontaneo della pietra (1969),
opere gia esposte in precedenza in occasione della sua prima personale a L'Attico di Fabio Sargentini nel
1969. Pochi giorni dopo lasalaverrachiusae l'artista e il suo assistente Simone Carella saranno denunciati
alla Procura della Repubblica per sottrazione d'incapace, e poi assolti nell'aprile del 1973 perché «il fatto non
sussiste». L'opera dello scandal o, duramente criticata da Pier Paolo Pasolini e difesa, almeno in parte, da
Eugenio Montale nel 1975 nel discorso pronunciato in occasione dell'assegnazione del Premio Nobel
all'Accademiadi Svezia, € anche I'operaacui € interamente dedicato I'ultimo, brillante e ottimo saggio di
Gabriele Guercio, L'arte non evolve. L'universo immobile di Gino De Dominicis (Johan& Levi, 2015; pp. 128,
€15,00).

Un'opera esemplare, sostiene Guercio, che permetterebbe di ricostruire e riassumere |'intera poetica del
nostro, costruita intorno alla convinzione che lamorte siaun errore e lasi possa sconfiggere, che si possa
raggiungere I'immortalita del corpo rovesciando I'idea moderna del tempo. Se lo scandalo «mediatico» della
Biennale era dovuto alla presenza di Paolo Rosa, |0 scandalo piu autentico consistevain reatain questa
convinzione profonda che hamosso De Dominicis lungo tutto il suo percorso. Tornando alla Seconda
soluzione d'immortalita Guercio sottolinea molto giustamente come Paolo Rosa non fosse li per épater le
bourgeois in quanto affetto da sindrome di down. Perché non di sindrome si tratterebbe, ma di un modo di
stare @ mondo, cosi riteneva De Dominicis, uno stato dell'essere non legato allo scorrere del tempo
progressivo e quindi a di la della concezione moderna e progressiva del tempo e quindi anche a di ladella
morte.


https://www.doppiozero.com/
https://d10.doppiozero.com/contro-lideologia-del-progresso
https://d10.doppiozero.com/nicolas-martino

Gino De Dominicis, Che cosa c'entra la morte, foto di gruppo ala VIl Biennale di Parigi 1971. Foto di Massimo Piersanti

L'opera esposta alla Biennale parla proprio di questo, perché Paolo Rosa sarebbe al di la dalla coscienza del
tempo come successione di passato, presente e futuro, immerso in un istante eterno mentre guarda il pubblico
che guardalui e le opere esposte a terra anch'esse colte nellaloro immobilita istantanea ed eterna prima del
movimento. Perché le opere d'arte sono immobili e non evolvono, mentre il grande errore della cultura
occidentale e stato quello di pensare non solo che le opere evolvessero nel tempo, ma soprattutto pensare che
il grande rimosso, ovvero il destino mortale dell'uomo, lo si potesse risolvere accelerando la vel ocita di
movimento nello spazio, come esemplificato straordinariamente da un'atra operadi De Dominicis del 1969,
Il tempo, |0 shaglio, lo spazio: uno scheletro umano con i pattini ai piedi e lo scheletro di un cane a
guinzaglio. Dove corrono quei pattini, e qual €lo sbaglio? Unachiave di letturadi questo lavoro si trova
nella «L ettera sull'immortalita» che |'artista scrisse nel 1970 e dove si pud leggere che: «Non potendo
intervenire direttamente su se stesso per fermare il corso inesorabile del proprio tempo interno e allungare la
propriavita, I'uomo hainventato dei mezzi che lo rendessero piu veloce: intervenendo cosi sullo spazio,
indirettamente € riuscito aintervenire sul tempo.

Questa operazione potrebbe essere giustificata pero solo se lo spazio fosse finito e la nostra fantasia limitata.
Purtroppo invece e solo un palliativo e un grandissimo errore». Domani accadra, e quello che ha sempre detto
la promessa moderna secol arizzando |'escatol ogia ebraico-cristiana, ed € allora verso questo domani che s
affretta a pattinare lo scheletro. Eccolo quindi lo sbaglio di cui diceil titolo dell'opera, lavolonta di
accelerare per rovesciare il rapporto tra spazio e tempo, votandosi a un'illusione di liberazione che non
risolve il problema fondamentale della morte, come lo scheletro dimostra. E non a caso queste due opere, la
Seconda soluzione e || tempo o sbaglio e lo spazio sono poste, rispettivamente, ad apertura e chiusura del
libro.



G TR
j}{"?i :bifu

ol

Secondo Guercio invece la Seconda soluzione non integrandosi in un processo che muove dal primaverso il
dopo, né scaturendo da una causa o condizione che la precede, come ogni opera d'arte, «in virtu del suo
congenito sottrarsi a un predeterminato spazio-tempo, non solo rievocail salto originario dallamateria alla
vitae dallavitaal pensiero, marinnovae trasmette il desiderio di contrastare la caducita e la morte», finendo
cosi per favorire «il dischiudersi dell'atemporale nel tempo». L'opera d'arte insomma é quel dispositivo,
guell'evento discontinuo che coincide con «l'istante atemporale» che «pud implodere e rigenerarsi senza
riflettereil carico del passato e latensione verso il futuro».

Inoltre De Dominicis sosteneva la superiorita delle arti visive, ein particolare della pittura, della sculturae
dell'architettura, rispetto ad atre forme espressive poiché «essendo immobili, materiali e mute», e qui € De
Dominicis stesso a parlare, «non assecondano il tempo e fondano e perpetuano il desiderio dimmortalita». Di
pari passo va la rivendicazione antibiblica e antigiovannea della superiorita dell'immagine rispetto alla parola
e al suono, emblematicamente affermata dall'opera In principio era l'immagine (1980), perché il suono e
quindi laparolasi allontanano da un'«origine» iniziando a correre lungo unalinea retta che daluogo all'idea
del tempo storico-lineare, mentre le immagini «curvano spazio e tempo perché conservano e rinnovano,
nell'eternita dell'adesso, le implicazioni dellafratturainiziale allusa nelle descrizioni della creazione divine
dell'universo». Grazie a queste opere, cosi s conclude il saggio, «l'eternitairrompe nel presente e persiste nel
tempo».



Ci sembra utile pero aggiungere un paio di note che possono, forse, contribuire a mettere in luce alcune
ambiguita nel percorso complessivo di De Domincis. Intanto non e senz'altro privo di significato che queste
opere aprano gli anni Settanta, il decennio in cui I'ideologiadel progresso entra definitivamente in crisi, come
d'altronde € stato registrato, o sottolinea molto opportunamente Guercio, da molta critica postmodernista:
basti pensare qui, per rimanere nella critica d'arte, alla questione del «darwinismo linguistico» elaborata da
Bonito Olivagianel 1973 e che poi diventeral'ideaintorno allaquale si costruirail movimento della
Transavanguardia a partire dal 1979. In breve: le avanguardie storiche e le neocavanguardie, prigioniere
dell'ideologia progressista, si sarebbero mosse lungo una linea sperimental e secondo la quale anche il
linguaggio dell'arte erain cammino e in continua evoluzione, ma una volta venuto meno |'ottimismo
progressista negli anni Settanta gli artisti iniziano a elaborare un'idea di reversibilita del tempo, un tempo non
piu lineare ma piuttosto avvolto a spirale su stesso e dentro il quale tutte le epoche e gli tili diventano
percorribili e citabili affrancandosi dalla superstizione del nuovo.



Ora, rispetto a questa soluzione, unalineaironico-manierista, De Dominicis, pur condividendo le premesse
dell'analisi, s smarca, proponendo una soluzione che si potrebbe definire mistico-metafisica: restaurazione
del valore auratico dell'autore e dell'opera, secondo una linea che sembra discendere da Giorgio De Chirico,
ma con derive New Age e misteriche quando il nostro si innamora dei Sumeri, della pseudoarchelogia di
Zecharia Sitchin e della sua teoria degli antichi astronauti. Stravaganze presenti nelle opere degli anni Ottanta
e Novanta, basti pensare al ciclo dedicato a Urvasi e Gilgamesh e alle molte simbologie ufologiche inserite
nei dipinti.

Non va poi dimenticato cheil ritorno a disegno e alla pitturadi De Dominicis, le arti «<maggiori» e
«originarie», come le chiamava in contrapposizione ale sperimentazioni piu varie, avviene negli anni Ottanta
dopo I'esplosione internazionale della Transavanguardia, quasi arincorrere unarichiesta di opere «materiali»



piu facilmente scambiabili sul mercato rispetto alle «smaterializzazioni» degli anni Settanta, una strategia che
probabilmente hainciso sul rigore dellaricerca stringendo il nostro ancoradi piu nel mito del suo
personaggio, un mito straordinariamente catturato da unaintervista del 1995 andata in onda su Canale 5 nella
trasmissione L'Angelo, il magazine di arte e culturaideato da Gregorio Paolini e condotto da Claudia Koll:
Sospeso per aria e intento a dipingere, De Dominicis, al'intervistatrice che lo interrogava su quale fosse la
sua posizione rispetto al'arte contemporanea, icasticamente rispondeva: «In piedi seil formato € grande,
seduto seil formato e piccolo». Ancora, sul mito del «mago» De Dominicis che allafine inciampa sulla
morte, sono particolarmente significative le parole del suo amico e gallerista Pio Monti: «ci sono rimasto
mal e quando &€ morto come muore ogni uomo. Il suo capolavoro sarebbe stato scomparire, che so, come
Fulcanelli I'alchimista; una morte non celebrata non € vera morte... E Gino sarebbe avvolto ancoradi piu nel
mistero, il suo mistero... » (Pio Monti, P'io & Gino, Giancarlo Politi Editore, 2010).

Insomma, se da un lato variconosciuto a De Dominicis di aver intuito subito la partita fondamental e che sul
tempo e le sue alternative si apriva, una volta tramontata la modernita, nell'ambito delle arti ma non solo, di
aver giustamente posto al centro la questione cruciale del superamento della morte fisicain quanto errore, e
di aver posto la questione, oggi piu che mai di straordinario interesse, della superiorita dell'immagine sulla
parola, tuttavia non si puo ignorare che la cura prospettata lascia perpl in quanto fuga mistico-metafisica
dallarealta e scommessa su una restaurazione mitologica non privadi ambiguita. Se vogliamo evitare le
trappol e mistico-metafisiche e quelle ironico-scettiche, trappol e ideol ogiche perché finiscono entrambe per
condannare all'inazione o al'inefficacia, se vogliamo recuperare una capacita di agire sullarealta che «al
presente e neutralizzata dalla nostra confusione», come dice Fredric Jameson (Postmoder nismo, Fazi, 2007),
occorre mettere mano a un'analisi materialista delle trasformazioni che hanno investito le societa occidentali
apartire dagli anni in cui si € cominciato a percepire come ineluttabile la crisi del tempo storico-progressivo
per comprenderne la patogenesi.

Nellasuaanalisi marxista David Harvey riporta la compressione spazio-temporale alla transizione avvenuta
negli anni Settanta dal fordismo all'accumulazione flessibile post-fordista, ponendo questa condizione nel suo
contesto storico, ovvero «quale parte di una storiadi successive fasi di compressione spazio-temporale
prodotte dalle pressioni dell'accumulazione di capitale con il suo eterno tentativo di annullare lo spazio
attraverso il tempo e di ridurre il tempo di rotazione» (David Harvey, La fine della modernita, || Saggiatore,
2002). Proprio lo stesso «shaglio» a cui alludeva Gino De Dominicis nelle sue opere. 1l crollo degli orizzonti
temporali hainsomma |la sua verita nelle trasformazioni materiali dei modi di produzione e nelle sue
conseguenze politico-economiche, sociali, psichiche e culturali, occorreraallora, primadi tutto attenersi a
queste verita, quelle dello spazio mondiale del capitalismo multinazionale, per evitare derive scettiche e
mistiche.



Non einutile poi, tornando sul terreno delle poetiche, ricordare che anche Carmelo Bene, amico di De
Dominicis, aveva ragionato sulla questione della morte e dell'immortalita e sul nodo del tempo come
accumulazione e sviluppo storico progressivo, tanto da scrivere giain Nostra Sgnora dei Turchi (1966) che
«chi non hamai pensato alla morte & forse immortale» proprio come riteneva lo stesso De Dominicis a
proposito di Paolo Rosa, e daribadire un radicale antistoricismo in Sono apparso alla Madonna (1983) con il
suo «rifiuto d'esser nella storia». Ma altrettanto importante é ricordare, sempre a proposito del tempo, la

posi zione magnificamente espressa da Gilles Deleuze in Un manifesto di meno (1978), il saggio dedicato
proprio ala poetica di Carmelo Bene, dove sottolinea come normamente si tenda a pensare «in termini
d'avvenire o di passato», mentre «cio che conta, invece, eil divenire».



Ecco, dopo lacrisi del futuro, oltre il tempo storico-progressivo, € possibile scommettere su una liberazione
che ruoti attorno al tempo come «divenire», senza alcuna concessione a derive mistico-metafisiche che
rimangono comunque intrappolate all'interno della freccia del tempo progressivo, anche e proprio quando
tendono a piegare al'indietro quellafreccia

E se é fondamental e sottolineare che cosa buona e giusta é stata da parte di De Dominicis porre la questione
dellamorte fisica e del suo superamento, ci sembra bene correggere la soluzione «misterica» con quella
«materialista» che alla stessa questione attribuisce Toni Negri quando dicein The Cell (1997), il film-
intervistadi Angela Melitopoulos, che il superamento della morte € un obiettivo fondamentale dell'umanita e
che per raggiungerlo occorre soprattutto organizzarsi. E poi ancora, a proposito di soluzioni mistiche, e
sempre Negri ne La costituzione del tempo. Prolegomeni (1981) aricordare come nella storiadel misticismo
«la sacrosanta criticadell'idea di storia e di progresso finisce col negare ogni costruttivita antagonistica», e
sempre sul tempo inteso in chiave antiprogressista occorre ricordare gli scritti di Louis Althusser sul
materialismo aleatorio, anch'essi risalenti agli anni Ottanta. Da ultimo € bene ricordare che la questione della
mortalita e del suo superamento e costitutiva della cultura occidental e e della tradizione cristiana, ameno per
guanto riguardail cristianesimo delle origini che nasceva con unaforte impronta materialista.

Nei libri sapienziali dellaBibbia, € cosa nota, € scritto che «Dio non ha creato la morte e non gode per la
rovinadei viventi» (Sap 1:13), alludendo evidentemente all'immortalita, anche fisica, inscritta nel progetto
originario della creazione, essendo la morte un errore di sistema che lafede cicatrizza. E poi, nel Nuovo
Testamento e soprattutto San Paolo nelle sue ainsistere sulla sconfitta necessaria e inevitabile della morte,
ultima nemica dell'uomo, e sullaresurrezione futura, si badi bene non delle anime, ma del corpi che tutti
risorgeranno come corpi gloriosi, ovvero mondati da ogni imperfezione e destinati a vivere per sempre, cosi
come originariamente previsto. Certo, € vero che la tradizione ebraico-cristiana promette una liberazione
posta profeticamente nel futuro, in questo senso la sua dimensione é prettamente temporale a discapito di
quella spaziale, e qui stalaradice dello sbaglio indicato da De Dominicis. Main mezzo, trail Vecchio eil
nuovo Testamento, c'e anche la storiadi quell'uomo che si racconta abbia sconfitto da subito la morte, e qui,
comein Carmelo Bene ein Gilles Deleuze, in Toni Negri e Louis Althusser, non c'e spazio per la
fantarcheol ogia, nessuna soluzione mistica, hessuna reazione, c'e solo materialismo, e |'unico segreto
ammesso € quello dell'uomo che resiste e lotta per la sualiberazione.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://d10.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




